
 

 

Fascisme als begrip: Historische definities en hedendaagse toepassingen 

Otto Lagae (UGent) 

 

Al in 1946 waarschuwde George Orwell dat het achteloze en onnauwkeurige gebruik van de term ‘fascisme’ 

haar betekenis had uitgehold. Ook vandaag duikt het begrip geregeld op in het publieke debat, vaak als politiek 

scheldwoord om tegenstanders te diskwalificeren. Zo worden figuren als Donald Trump, Giorgia Meloni en 

Viktor Orbán regelmatig bestempeld als fascisten. Tegelijk laat ook de academische literatuur een heropleving 

van het begrip zien. Meloni reageert hierop door te stellen dat fascisme tot het verleden behoort en in de huidige 

tijd niet meer kan bestaan. Die opvatting roept fundamentele vragen op over hoe historische concepten worden 

ingezet in het publieke en academische discours. De veronderstelling dat fascisme exclusief tot de twintigste 

eeuw behoort, steunt immers op een lineaire visie op geschiedenis waarin ideeën als afgesloten worden 

beschouwd zodra hun oorspronkelijke context verdwijnt. Deze masterproef onderzoekt daarom de intellectuele 

geschiedenis van de conceptvorming rond fascisme en analyseert hoe het begrip in hedendaagse politieke 

contexten opnieuw wordt toegepast en geherinterpreteerd. 

 

Het onderzoek vertrekt vanuit de vraag hoe het concept ‘fascisme’ vóór, tijdens en na de Tweede Wereldoorlog 

is gedefinieerd, geanalyseerd, verklaard en toegepast. Daarbij worden verschillende theoretische 

interpretatiekaders via een ‘close reading’ met elkaar vergeleken om inzicht te krijgen in hun onderlinge 

spanningen en hun implicaties voor de vraag of fascisme na 1945 of buiten Europa nog kan voorkomen. Hierbij 

komen verschillende benaderingen aan bod: fascisme als morele of culturele crisis, als reactie op of een vorm 

van moderniseringsprocessen, als product van sociale psychologie, als een voorzetting van kapitalistische 

tendenzen (marxistische benadering) en als een vorm van een politieke religie. Daarnaast werd onderzocht hoe 

het debat over fascisme zich buiten de westerse context heeft ontwikkeld, met bijzondere aandacht voor niet-

Europese perspectieven waarbij tendenzen verschuiven naar een transnationaal perspectief, waarin gesproken 

wordt van een fascistisch repertoire in plaats van een vaste definitie. Om de theoretische discussie rond het 

begrip fascisme en de hedendaagse relevantie ervan te concretiseren, richtte het afsluitende deel van dit 

onderzoek zich op twee casussen: de manier waarop academici het presidentschap van Donald Trump in de 

Verenigde Staten sinds 2016 in verband hebben gebracht met fascisme, en de toepassing van de term op de 

hindoe-nationalistische Bharatiya Janata Party (BJP) onder leiding van Narendra Modi in India. Om dit 

onderzoek historisch-theoretisch te kaderen, werd er gekeken naar de rol van de concepten contextualisme en 

presentisme binnen de intellectuele geschiedenis, aangezien deze direct betrekking hebben op de vraag of het 

begrip ‘fascisme’ vandaag nog zinvol kan worden toegepast. 

 

Door deze uiteenlopende benaderingen van het fascistisch fenomeen in hun historische en intellectuele context 

te plaatsen, laat het onderzoek zien hoe definities, accenten en methodologische voorkeuren zijn verschoven 

onder invloed van politieke, culturele en wetenschappelijke ontwikkelingen. Verder blijkt dat de meeste 

onderzoekers een contextualistische benadering hanteren en fascisme beschouwen als een specifiek Europees 

fenomeen uit het interbellum. Zelfs wanneer comparatieve, generieke of typologische modellen worden 

ontwikkeld, blijven deze vaak verankerd in de analyse van historische interbellumregimes en -bewegingen. 

Toch bestaan er benaderingen die dit strikte contextualisme doorbreken. Psycho-sociale analyses combineren 

universele psychologische mechanismen met historisch specifieke omstandigheden, waardoor zij ruimte laten 

voor herhaling van fascistische tendensen onder gelijkaardige maatschappelijke condities. Het orthodox-

marxistische kader, dat fascisme interpreteert als uitdrukking van kapitalistische crises, heeft eveneens een 

transhistorisch karakter. Niet toevallig zijn deze twee benaderingen het vaakst teruggekomen in de analyse van 

de hedendaagse casussen van deze masterproef, al is dit niet zonder kritiek. Verder valt in beide casussen een 

algemene tendens op dat het begrip fascisme vaak onnauwkeurig wordt gehanteerd, vooral door niet-historici. 

Verwijzingen naar theoretische kaders of gezaghebbende auteurs blijven doorgaans oppervlakkig en missen 

een diepgaande conceptuele onderbouwing. In de gevallen waarin wel een zorgvuldig theoretisch kader wordt 

toegepast, is de conclusie meestal terughoudender of negatief ten aanzien van de vraag of Trump, Modi of de 

BJP daadwerkelijk als fascistisch kunnen worden beschouwd. Tegelijk laat het onderzoek zien dat deze posities 

niet vastliggen: sommige onderzoekers en fascisme-experts verschuiven hun standpunt na bepaalde politieke 

gebeurtenissen, van een aanvankelijk contextuele terughoudendheid naar een meer presentistische toepassing 

van het fascismebegrip. 


